Il Patto delle Catacombe: un tesoro nascosto nel campo del Vaticano Il
di Ricardo Miguel Mauti

in “Religion Digital” del 14 novembre 2925

Il 16 novembre 1965, in via delle Sette Chiese a Roma, ebbe luogo un «piccolo grande eventoy.
Poche settimane prima della solenne chiusura del Concilio Vaticano II, 39 vescovi (dei 2.400 che
parteciparono al Concilio) si riunirono per celebrare la Messa nelle Catacombe di Domitilla, dove
proposero il «Patto delle Catacombey.

Volevano avere una celebrazione discreta, lontano dalla stampa, per evitare che il loro gesto
semplice e impegnato venisse interpretato come una «lezione» per gli altri vescovi. Tanto che la
prima notizia della celebrazione apparve solo in una nota di Henri Fesquet sul quotidiano parigino
«Le Mondey, tre settimane dopo, alla chiusura del Concilio, 1’8 dicembre 1965, con il titolo: «Un
groupe d’évéques anonymes s’engage a donner le témoignage extérieur d’une vie de stricte
pauvreté»' («Un gruppo anonimo di vescovi si impegna a dare testimonianza esteriore di una vita di
stretta poverta»)?.

La notizia non citava nomi, ma tra le carte di Charles Marie Himmer’, vescovo di Tournai (Belgio),
che presiedette la concelebrazione mattutina e tenne 1’omelia, ¢’¢ un elenco dei partecipanti®. In
realta, questo fatto non solo passo inosservato all’epoca, ma persino gli stessi studi sul Concilio
non ne tennero conto, come dimostrano importanti ricerche sul Vaticano II°. Si sarebbero dovuti
aspettare i 50 anni della chiusura del Concilio, perché studi piu approfonditi portassero alla luce uno
dei gesti piu luminosi ed evangelici del Vaticano I1°.

La gestazione: il gruppo «Chiesa dei poveri»

Appena tre giorni dopo la sua elezione, 1’amato papa Francesco si rivolgeva ai rappresentanti dei
mezzi di comunicazione sociale con queste parole: «Ah, come vorrei una Chiesa povera per i
poveri!»’. In questo modo, con una frase alludeva a uno dei momenti fondanti del Concilio Vaticano

! Cf. Henri Fesquet, Journal du Concil, Forcalquier, Paris 1966, pp. 1110-1113. 1l giornalista di «Le Monde», lo stesso
giorno della chiusura del Concilio, scriveva che molti «osservatori» [teologi di altre confessioni cristiane invitati al
Concilio], lo consideravano come uno dei frutti piu proficui del Vaticano II [p. 1110].

211 testo completo del patto [online]: https://pactofthecatacombs.com/el-pacto-de-la-catacumbas/.

> Dati biografici sono rinvenibili in: Massimo Faggioli - Giovanni Turbanti, /I Concilio Inedito. Fonti del Vaticano
11, 11 Mulino, Bologna 2002, p. 93.

La questione dell’elenco dei nomi € oggi un tema «aperto», di cui diamo qualche accenno nel presente articolo.

A titolo di esempio, propongo tre opere fondamentali sulla «storia e ricezione» del Concilio, dove non si parla del
“piccolo grande evento”: Cf. Hilari Raguer, «Primera fisionomia de la Asamblea», in Giuseppe Alberigo (a cura
di), Historia del Concilio Vaticano II. Vol. II, La Formacion de la conciencia conciliar. El primer periodo y la
primera intersesion, Peeters/Sigueme, Leuven/Salamanca 2002 (ed. it., Storia del Concilio Vaticano II. La
formazione della coscienza conciliare. Il primo periodo e la prima intersessione (ottobre 1962-settembre 1963)
(Vol. 2), Peeters/I1 Mulino, Bologna 2012). Quando si tratta de «Il gruppo della Chiesa dei poveri», pp. 196-223,
non si fa nessun accenno al «Patto». Né ha trovato attenzione nel grande storico della Georgetown University, John
W. O’Malley S.J., che trascura I’argomento quando analizza le ultime settimane del Concilio: Cf. John W. O’Malley
S.J., ;/Qué paso en el Vaticano 11?7, Sal Terrae, Santander 2012, pp. 333-387 (trad. it., Che cosa é successo nel
Vaticano II, Vita ¢ Pensiero, Milano 2010). Infine, I’importante opera, curata da Catherine E. Clifford e Massimo
Faggioli, The Oxford Handbook of Vatican II, Oxford University Press, Oxford 2023, non fa alcun accenno
all’argomento nelle cinque parti in 44 capitoli dell’opera, che hanno coinvolto piu di quaranta esperti/e del Vaticano
11.

Cf. José Oscar Beozzo, Pacto das catacumbas. Por uma Igreja servidora e pobre, Paulinas, Sdo Paolo 2015, pp.
53-59; Xavier Pikaza, José Antunes Da Silva (a cura di), E/ Pacto de las Catacumbas. La mision de los pobres en
la Iglesia, Verbo Divino, Navarra 2016, pp. 24-25 (trad. it., Il Patto delle Catacombe. La missione dei poveri nella
Chiesa, EMI, Verona 2015).

Francesco, Udienza ai rappresentanti dei media [Aula Paolo VI, Sabato, 16 marzo 2013], «Vi chiedo di pregare per
me. Inizio del Ministero Petrino di Papa Francesco», Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2013, p. 21.



II e forniva la chiave di quello che sarebbe stato la sua azione ed il suo stile pastorale durante tutto il
suo pontificato. All’epoca, interpretazioni parziali non si fecero attendere; soprattutto nel suo paese,
I’incomprensione di molti, «fatta di ignoranza», cerco di distorcere il suo messaggio con le
opzioni politiche di turno.

Ma Francesco voleva «far coincidere» 1’inizio del suo ministero ad una conversione della Chiesa al
Vangelo del Regno® e «riproporre» un tesoro nascosto nel Vaticano II. E stato in maniera
«modestay, prima dell’evento solenne dell’apertura del Concilio che Giovanni XXIII, nel suo
radiomessaggio dell’11 settembre 1962, un mese prima della sua apertura, affermo: «Per i Paesi
sottosviluppati, la Chiesa si presenta cosi come € e come vuole essere, come Chiesa di tutti, € in
particolare come Chiesa dei poveri»’.

Queste parole divennero il grido di battaglia del «gruppo» di cui stiamo parlando'’. Tuttavia, il testo
fondante ¢ ’intervento del cardinale Giacomo Lercaro, arcivescovo di Bologna, alla XXV
Congregazione generale (6 dicembre 1962)". In realta, a differenza della maggior parte dei vescovi
italiani, trincerati in una presunzione di autosufficienza che mascherava il timore del confronto,
Lercaro entro pienamente in quella rete di contatti tra vescovi e conferenze episcopali che si era
tessuta appena all’inizio del Concilio. Pur avendo partecipato attivamente al movimento liturgico e
svolto un ruolo fondamentale nella preparazione della Costituzione sulla sacra liturgia, non si limito
a frequentare personalita di questo campo, ma accetto volentieri I’invito rivoltogli dal gruppo di
lavoro informale, che si riuniva presso il Collegio belga dalla fine di ottobre su iniziativa di padre
Paul Gauthier'.

I1 primo incontro formale di questo gruppo, tenutosi il 26 ottobre 1962, si tenne al Collegio belga,
su invito di monsignor Charles-Marie Himmer e monsignor Georges Hakim e sotto la presidenza
del cardinale Pierre Gerlier, arcivescovo di Lione. In quell’occasione Gerlier disse: «Il dovere
della Chiesa nei tempi che viviamo, ¢ di adattarsi con la massima sensibilita possibile alla
situazione creata dalla sofferenza di tante persone e dall’illusione, alimentata da certe apparenze,
che tende a far credere che questa non sia la preoccupazione principale della Chiesa. Se non sbaglio,
non credo che cio sia stato previsto, almeno non direttamente, nel programma del Concilio.
Tuttavia, I’efficacia del nostro lavoro ha a che vedere con questo problema. Se non lo affrontiamo,
trascuriamo gli aspetti piu importanti della realta evangelica e umana. Dobbiamo porci questa
domanda. Dobbiamo insistere affinché i1 responsabili lo facciano. Se non esaminiamo e studiamo
questo, tutto il resto rischia di essere privo di valore. E essenziale che questa Chiesa, che non vuole
essere ricca, sia spogliata di tutti i segni di ricchezza»".

Le radici spirituali piu lontane di questa iniziativa vanno ricercate, in primo luogo,
nell’esperienza francese dei preti operai, avviata nel 1944 (in piena Seconda guerra mondiale)
dall’arcivescovo di Parigi, cardinale Emmanuel Suhard; un’esperienza «soffocata» dalla Curia

8 Cf. Ignacio Ellacuria, Conversién de la Iglesia al Reino de Dios. Para anunciarlo y realizarlo en la historia, Sal

Terrae, Santander 1984, p. 7 (trad. it., Conversione della Chiesa al Regno di Dio. Per annunciarlo e realizzarlo
nella storia, Queriniana, Brescia 1992).

Giovanni XXIII, «Enchridion Vaticanumy, 1, Dehoniane, Bologna 1962, p. 25.

I1 fenomeno dei “gruppi” al Concilio ¢ stato oggetto di uno studio monumentale e praticamente esaustivo da parte
di S. Gémez de Arteche y Catalina, Grupos “extra aulam” en el Concilio Vaticano II y su influencia, Valladolid,
1981 (2585 pp.); tesi di dottorato che deve I’essere inedita alla sua mole di dati. Citato da Hilari Raguer, op. cit., p.
191 (nota 72).

«Voglio dire che il mistero di Cristo nella Chiesa ¢ sempre, ma soprattutto oggi, ai nostri giorni, il mistero di Cristo
nei poveri, poiché la Chiesa, come diceva il Santo Padre Giovanni XXIII, ¢ la Chiesa di tutti, ma specialmente “la
Chiesa dei poveri” [...] Non realizzeremo bene il nostro compito se non poniamo come centro ¢ anima del lavoro
dottrinale e legislativo di questo Concilio il mistero di Cristo nei poveri e 1’evangelizzazione dei poveri»; Su questo
importante intervento si pud vedere G. Alberigo, «L’evento conciliare», in A. Alberigo (a cura di), Giacomo
Lercaro, vescovo della Chiesa di Dio (1891-1976), Genova, Marietti 1991, pp. 116-123.

Cf. Paul Gauthier, Consolez mon peuple. Le Concile et I’Eglise des pauvres, Cerf, Paris 1965, p. 45 (trad. it., La
Chiesa dei poveri e il Concilio, Vallecchi, Firenze 1965). Alcuni dati biografici in Massimo Faggioli - Giovanni
Turbanti [a cura di], «ll Concilio Inedito. Fonti del Vaticano II», Bologna, Il Mulino 2001, p. 85.

Testo citato da Hilari Rager, op. cit., p. 197.



vaticana nel 1953, ma che sarebbe stata ripresa sotto la liberta concessa dal Concilio. Un altro
esempio, piu vicino al Concilio, ¢ quello che Henri Fesquet chiamo «Les Compagnons de Jésus
Charpentier» («I compagni di Gesu falegname»), un movimento nato in Palestina sotto la
protezione della Chiesa melchita e del suo patriarca Massimo IV,

Si deve anche menzionare «I’immenso balbettio del Terzo Mondo, la grande collettivita diseredata,
stretta dalla fame nella lotta tra sfruttatori e sfruttati, i cui protagonisti erano gia interi

continenti»'’; la sua grande voce al Concilio sara Hélder Pessoa CAmara, che all’inizio del
Concilio ¢ vescovo ausiliare di Rio de Janeiro ma che nel 1964 sara nominato arcivescovo di Olinda
e Recife, nel cosiddetto «triangolo della fame» del Brasile nordorientale. Allo stesso modo,
monsignor Georges Mercier, dei Missionari d’Africa, vescovo di Laghouat (Sahara algerino), parlo
della necessita di una «Bandung cristiana»'®. Infine, sembrano aver avuto un’influenza importante i
Padri conciliari dei paesi socialisti, desiderosi di dare una risposta alla propaganda ufficiale che
presentava la religione come alleata del capitalismo nell’oppressione dei poveri. A tal fine, volevano
smantellare la confusione comune tra la dottrina sociale cristiana e un certo modo di intendere la
proprieta privata individuale, un modo che non poteva basarsi sulla piu antica tradizione cristiana.

In definitiva, questo gruppo denunciava e cercava di colmare la rottura tra la Chiesa e i

poveri (non solo quelli del Terzo Mondo, ma anche quelli del mondo occidentale industrializzato),
un divario che ritenevano fosse dovuto all’accettazione da parte della Chiesa di compromessi con la
civilta del capitalismo. Georges Hakim, arcivescovo di Akka-Nazareth (Galilea, Israele), aveva
incoraggiato Paul Gauthier e i «Compagni di Gesu Falegname» a redigere un testo iniziale: «I
poveri, Gesu e la Chiesa», in cui esprimeva la sua sofferenza e la sua speranza: «sofferenza per la
frattura tra la Chiesa da una parte e 1 poveri e 1 lavoratori dall’altra; speranza nel Concilio, che puo
sanare questa frattura nel Corpo di Cristo»'’. Monsignor Hakim e Monsignor Charles-Marie
Himmer ritennero opportuno far circolare questo testo tra 1 Padri conciliari ancor prima
dell’apertura del Concilio. Nei primi giorni di ottobre del 1962 giunsero le risposte di diversi
vescovi che, leggendo il manifesto, vi riconobbero la propria prospettiva sulla questione'®.

Questo gruppo, a differenza degli altri, aveva quindi gia una ricca preistoria quando papa Giovanni
XXIII inauguro il Concilio 11 ottobre. Nelle «Lettere dal Concilio» di Hélder CAmara'® emergono
preziose testimonianze della crescita del «Gruppo Chiesa dei poveri» e della sua influenza per una
coscienza collegiale dei vescovi. Un esempio ¢ il verbale della «prima riunione» delle Conferenze

4 Massimo IV Saigh guidava il piccolo ma molto unito gruppo di 16 vescovi e 4 superiori di ordini religiosi della

Chiesa melchita (Vicino Oriente), che, come i vescovi belgi, ebbe un impatto molto maggiore sul Concilio di
quanto le dimensioni effettive della sua comunita suggerissero. I suoi interventi costrinsero ripetutamente il
Concilio a riconoscere che il cattolicesimo era qualcosa di piu grande e diversificato di quanto i vescovi occidentali
sembrassero disposti ad accettare; John W. O’Malley, S.J., ;Qué paso en el Vaticano 117, op. cit., pp. 170-171. Sulla
personalita ¢ la leadership di Massimo IV, vedi: M. Villain, Un prophéte: le patriarche Maximus IV, “Nouvelle
Revue Théologique” 90 (1968) pp. 50-65.

5 S. Gémez de Arteche, Grupos “Extra Aulam”, 11/3, p. 272.

Bandung (Indonesia) aveva ospitato una conferenza dei paesi africani e asiatici nel 1955.

Seguiamo la versione spagnola: Paul Gauthier, Los pobres, Jesus y la Iglesia, Estela, Barcellona 1964, p. 97 (trad.
it., I poveri, Gesu e la Chiesa, Queriniana, Brescia 1963).

Del resto, come sottolinea Gustavo Gutiérrez, la questione della poverta era stata affrontata nel contesto del
Concilio, soprattutto da una prospettiva spirituale: Gustavo Gutiérrez, Teologia de la liberacion. Perspectivas,
Salamanca, Sigueme, 2009, p. 322 (trad. it., Teologia della liberazione. Prospettive, Queriniana, Brescia 2012°%). A
pag. 322 (nota 6) cita: Pie R. Régamey, La pauvreté, Introduction nécessaire a la vie chrétienne, Aubier Editions
Montaigne, Paris 1942; René Voillaume, En el corazon de las masas, Madrid, 1962 (trad. it, Come loro, nel cuore
delle masse, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2014); P. Gauthier, Los pobres, Jesus y la Iglesia I poveri, Gesii e la
Chiesa, Estela, Barcelona 1964 (trad. it., I poveri, Gesti e la Chiesa, Queriniana, Brescia 1963).

I1 teologo argentino Lucio Gera ha scritto un articolo anche in collaborazione, «Sul mistero dei poveri», in P. Grelot, L.
Gera, A. Dumas, EI pobre, Buenos Aires, Heroica 1962, pp. 44-124. 1l testo ¢ incluso in: Virginia R. Azcuy, Carlos
M. Galli, Marcelo Gonzalez, Escritos Teologico-Pastorales. 1. Del Preconcilio a la Conferencia de Puebla (1956-
1981), Buenos Aires, Agape, 2006, [Testo 4: pp. 121-167].

¥ Dom Hélder Camara, Lettres conciliaires (1962-1965», 1-11, Cerf, Paris 2007 (trad. it., Roma, due del mattino.
Lettere dal Concilio Vaticano II, Ed. San Paolo, Cinisello Balsamo 2011).



episcopali, che nella storia del Concilio Vaticano II ¢ stata chiamata «Conferenza dei Ventidue». Era
il 9 novembre 1962 e Hélder Camara scrisse con gioia: «Deo gratias, Deo gratias! ’incontro che
sognavo ha avuto luogo oggi. Erano presenti: il CELAM, il CELAF (I’unione panafricana); i
vescovi asiatici (perché il CELAS non era ancora nato) provenienti da India, Vietnam, Giappone,
Medio Oriente, Filippine e Birmania; dagli Stati Uniti, dal Canada e dall’Europa: Francia,
Germania, Belgio e Paesi Bassi. Mancava solo un pazzo che estendesse 1’invito che tutti
aspettavano»’.

In quell’incontro si cerco un modo pratico per accelerare i lavori del Concilio, poiché dopo un
mese di lavoro 1 padri stavano ancora discutendo con impegno lo schema sulla liturgia. Fu li che
Hélder Camara propose al gruppo di perseguire due obiettivi: I’inclusione dello schema «De
Ecclesia» (su vescovi e laici) e la creazione di una Commissione conciliare per affrontare i problemi
della poverta e dello sviluppo del Terzo Mondo. Questi punti furono dibattuti e approvati con
fraterna passione.

La Chiesa dei poveri, il Concilio e il Patto delle Catacombe

Tuttavia, bisogna riconoscere che la Chiesa dei poveri ¢ una «lacuna evidente» nel «magistero
conciliare», che non puo essere colmata con testi, per quanto importanti possano essere in altri
capitoli*'. «Come Cristo ha compiuto la redenzione attraverso la poverta e le persecuzioni, cosi pure
la Chiesa e chiamata a prendere la stessa via» (LG 8c; anche GS 1). Queste parole dicono
«qualcosa» sulla missione della Chiesa e sulla sua spiritualita, ma non toccano la dimensione storica
e dialettica dei poveri, tanto meno la sua dimensione salvifica: la Chiesa deve servire 1 povert, si,
ma i poveri possono salvare la Chiesa e darle la sua autenticita evangelica™.

A dire il vero, 1 padri conciliari latinoamericani, provenienti da una Chiesa che fino ad allora
rifletteva I’eurocentrismo imperante, non contribuirono molto al dibattito e alla gestazione dei testi
dei sedici documenti prodotti dal Vaticano II. Questo ¢ dovuto in parte perché i problemi piu urgenti
che la Chiesa in questo continente si trovava ad affrontare erano diversi dalle sfide del Primo
Mondo, piu concentrato sull’accoglienza del mondo moderno. In questo senso, ¢ stato detto che il
Vaticano II si ¢ occupato principalmente del cosiddetto «Primo Illuminismoy, che ¢ all’origine della
modernita. Ma la questione centrale per la Chiesa in America Latina, come hanno sottolineato 1
teologi della liberazione, non era la proliferazione del «<non credente» o dell’«ateo»*, bensi del
«non-uomo», delle maggioranze popolari escluse e oppresse da una situazione sociale di ingiustizia
istituzionalizzata®.

Sebbene 1’azione diretta dei vescovi latinoamericani sui «testi conciliari» non sia stata del tutto
efficace, per la loro partecipazione attiva e 1’interazione con altri vescovi e teologi all’evento sono
venuti fuori come 1 migliori «figli» del Concilio. Come «figli» prediletti del Vaticano II, che ne
apprezzavano i documenti, la preoccupazione principale della maggior parte dei vescovi
latinoamericani fu la recezione del Concilio, sia nelle loro chiese locali sia a livello nazionale e
continentale. Tra le conseguenze piu significative del rinnovamento conciliare per la Chiesa
latinoamericana bisogna segnalare la «recezione creativa e selettiva» del Concilio Vaticano

1%, intrapresa «in primo luogo» dalla IT Conferenza Generale dei Vescovi Latinoamericani a

*  Dom Hélder Camara, Lettres conciliaires (1962-1965), 1; p. 111.
2 Cf. Victor Codina S.J., Suefios de un viejo tedlogo. Una Iglesia en camino, Mensajero, Bilbao 2017, p. 120. Una
raccolta di testi conciliari sulla poverta nel Concilio Vaticano II si puo vedere in Joan Planellas i Barnosell, La
Iglesia de los pobres en el Concilio Vaticano II, Herder, Barcellona 2014, pp. 161-255.

Jon Sobrino, Fuera de los pobres no hay salvacion, Madrid, Trotta 2007, p. 75. Vedi anche Gustavo Gutiérrez, En
busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de las Casas, vol. 1, CEP, Lima 2010, pp. 93-99;
133 (trad. it., Alla ricerca dei poveri di Gesu Cristo. Il pensiero di Bartolomé de las Casas, Queriniana, Brescia
1995).

Christian Duquoc, Liberacion y progresismo. Un didlogo teologico entre América Latina y Europa, Sal Terrae,
Santander 1989, pp. 13-27.

Cf. Gustavo Gutiérrez, La fuerza historica de los pobres, Cep, Lima 1980, pp. 135-139 (trad. it., La forza storica
dei poveri, Queriniana, Brescia 1981).

Cfr. Segundo Galilea, Ejemplo de recepcion selectiva y creativa del Concilio: América Latina en las Conferencias

22

23

24

25



Medellin nel 1968. In questa Conferenza il Concilio fu riletto a partire dalla prospettiva
dell’opzione preferenziale per 1 poveri, il filo conduttore che unisce la Sacra Scrittura dalla Genesi
fino all’ Apocalisse. A Medellin, infatti, i vescovi stavano facendo eco al «modello» di Chiesa
voluto da Giovanni XXIII, riflesso dal gruppo «Chiesa dei poveri» e assunto testimonialmente dal
«Patto delle Catacombe».

Il «genius loci» delle Catacombe

I luoghi non sono semplicemente spazi fisici; sono permeati di storia. Lo «spirito di un luogo» sta
nel fatto che possiede il suo linguaggio e trasmette un messaggio. In America Latina i cristiani,
inseriti nella Chiesa e nella societa a partire da una prospettiva liberatrice, hanno rapidamente
riconosciuto che il significato del «Patto delle Catacombe» non risiedeva solo nel testo delle sue
risoluzioni, ma anche nella sua metafora.

I1 Concilio aveva proposto il «ressourcement» («ritorno alle fonti»), e 1 vescovi che aderirono al
Patto recuperarono la Chiesa dei primi tre secoli, quando le comunita cristiane non avevano né
«Templi» né «preziosi arredi per adornarli»®, né i vescovi indossavano paramenti sontuosi o
utilizzavano mobili di corte in fastose cerimonie liturgiche®’; e tuttavia, considerati dall’Impero
come una specie di «peste»®, erano chiaramente consapevoli di essere la comunitd «perseguitata
per aver annunciato il Regno»®. La Chiesa, perseguitata per la sua radicalita profetica, segnata dal
sangue dei martiri, versato nella fedelta a «una Chiesa povera per i poveri», «solo cosi» si
costituisce in una «Chiesa di tutti».

Le Catacombe si sono trsaformate in una metafora vivente: alle loro origini, luoghi di sepoltura
dove era nato il culto dei martiri, ¢ in particolare li che la Chiesa conciliare dell’ America Latina,
nata con la sua «specificita che la caratterizza» nella tradizione liberatrice di Medellin,
sperimentera presto sulla propria carne che «la liberazione ¢ un ideale non dei vincitori, ma dei
vinti, un movimento di resistenza nell’esilio»™.

In ambito sociale, durante gli anni ‘60, ‘70 e ‘80, crudeli dittature militari proliferarono in tutto il
continente, sponsorizzate dagli Stati Uniti*'. Fu un periodo in cui qualsiasi presa di posizione contro
la situazione di ingiustizia istituzionalizzata, che relegava all’esclusione la maggior parte delle
persone, veniva attribuita all’infiltrazione marxista. I regimi autoritari non esitarono, in nome della
«sicurezza nazionale», a perseguitare, incarcerare o assassinare attivisti politici, sindacalisti, leader

26

27

28

29

30

31

de Medellin y de Puebla, in G. Alberigo, J.-P. Jossua, “La Reception del Vaticano II”, Cristiandad, Madrid 1987, pp.
86-101.

A partire da Costantino e dalla sua politica “protezionista” nei confronti del cristianesimo e della Chiesa, il modello
cambio. I Padri della Chiesa orientale, in particolare san Giovanni Crisostomo, levarono la voce contro la “pompa e
la stravaganza liturgica” che ignorava e offendeva i poveri. Bellissimi estratti si possono trovare in Leone XIV,
“Dilexi te”, sobre el amor hacia los pobres, Agape, Buenos Aires 2025, pp. 30-34 (ed. it., Dilexi te. Esortazione
apostolica sull’amore ai poveri, Paoline, Cinisello Balsamo 2025).

Yves M.-J. Congar, Pour une Eglise servante et pauvre, Cerf, Paris 1963, p. 111 (trad. it., Per una Chiesa serva e
povera, Ed. Qigajon, Magnano 2014).

Eduardo de la Serna, De Jesus a la Gran Iglesia. El nacimiento del cristianismo, Agape, Buenos Aires 2020, p.
194.

Cf. Javier Jiménez Limon, Sufrimiento, Muerte, Cruz y Martirio, in Ignacio Ellacuria, Jon Sobrino (a cura di),
Mysterium liberationis. Conceptos fundamentales de la Teologia de la Liberacion, 11, Trotta, Madrid 1990, p. 478
(trad. it., Mysterium liberationis. Concetti fondamentali della teologia della liberazione, Borla, Roma 1992).

Leonardo Boff, Iglesia: carisma y poder. Ensayos de eclesiologia militante”, Sal Terrae, Santander 1982, p. 115
(trad. it., Chiesa: carisma e potere. Saggi di ecclesiologia militante, Borla, Roma 1984).

Come esempio del modus operandi statunitense di quegli anni, citiamo un frammento della lettera che il vescovo
martire Oscar Romero invio al presidente Jimmy Carter il 17 febbraio 1980, un mese prima del suo assassinio:
“Sono molto preoccupato per la notizia che il governo degli Stati Uniti sta studiando modi per favorire la corsa agli
armamenti di El Salvador inviando equipaggiamento militare e consiglieri per addestrare tre battaglioni
salvadoregni in logistica, comunicazioni e intelligence. Se questa informazione giornalistica ¢ vera, il contributo del
vostro governo, invece di promuovere una maggiore giustizia e pace in El Salvador, esacerbera senza dubbio
I’ingiustizia ¢ la repressione contro le persone organizzate che hanno spesso lottato per il rispetto dei loro diritti pit
fondamentali”, Sant’Oscar Romero, Voice of the voiceless. The Four Pastoral Letters and other statements,
Maryknoll, New York 2020, p. 206 (traduzione nostra).



popolari, laici impegnati, catechisti, religiosi e religiose, preti e vescovi come Enrique
Angelelli (Argentina, 1976), Ponce de Leon (Argentina, 1977), Oscar Romero (El Salvador, 1980)
e Juan Girardi (Guatemala, 1998).

I vescovi che aderirono al «Patto delle Catacombey, nel diventare la voce di chi non aveva

voce, furono etichettati come «vescovi rossi»*. Questo accadde, ad esempio, a dom Hélder
Céamara e comporto la diffamazione e il divieto di menzionarlo o citarlo in qualsiasi mezzo di
comunicazione brasiliano, una situazione che durd decenni®. Altri furono bersaglio di attacchi,
come dom Waldyr Calheiros, vescovo di Volta Redonda, nello stato brasiliano di Rio de Janeiro.
Altri ancora subirono arresti, come i diciassette vescovi arrestati a Rio Bamba, in Ecuador, nel
1976, insieme al vescovo locale, don Lednidas Proano, uno dei trentanove firmatari del «Patto delle
Catacombe»™*.

Nell’ambito ecclesiale, non meno abominevole e dolorosa fu la persecuzione da parte della
Chiesa stessa. L’opposizione a una «Chiesa povera per i poveri» venne da settori conservatori della
Chiesa latinoamericana e, in larga misura, dalla Curia romana, che presero decisamente le distanze
dal rinnovamento portato dal Vaticano II e sottoposero la Chiesa a un graduale processo di
involuzione che sarebbe durato fino alle dimissioni di papa Benedetto X VI,

Devoto: I’«unico» testimone argentino a Domitilla

Come abbiamo notato in precedenza, fino al 2015, cinquantesimo anniversario della chiusura del
Concilio Vaticano II, non erano disponibili studi approfonditi sul «Patto delle Catacombe». Oggi, a
dieci anni di distanza, sono apparse alcune buone monografie®®. Tuttavia, alcuni interrogativi
restano in «penombray, rimangono poco chiari, «forse» per il tema. Per quanto riguarda il
numero dei partecipanti alla messa a Domitilla, esistono due liste, «che non coincidono nei nomi»,
che parlano di 39 (Himmer) e 42 partecipanti (Beozzo). Nel caso della lista «Himmer», ad esempio,
viene citato dom Hélder Camara, che non partecipo alla celebrazione perché si trovava nella
commissione per la «Gaudium et spes», ma fu redattore e firmatario del Patto.

Tra gli argentini citati ci sono quattro vescovi: Devoto, Zazpe, Iriarte e Angelelli, di cui abbiamo
testimonianza scritta e «orale» solo per uno (Devoto). Nel caso di Zazpe, uno studio esaustivo del
suo ruolo nel Concilio e un’analisi dettagliata del «Diario di Zazpe» rivelano che il Patto non ¢
nemmeno menzionato dall’allora vescovo di Rafaela®’. Per quanto riguarda Angelelli, sebbene sia
corretto affermare che abbia firmato il Patto®, studi a livello dottorale non forniscono prove per
affermare che «fosse» presente a Domitilla™.

2 Ringrazio I’amico Eduardo de la Serna (biblista argentino) per avermi segnalato il seguente libro, dal titolo

«ingannevole», ampiamente diffuso nei primi anni Settanta ed estremamente «pericoloso» in Argentina dal 24
marzo 1976 in poi: Roberto Valda, Obispos Rojos de Latinaomérica, PPC, Madrid 1971. Li vengono analizzate le
biografie di sei vescovi: dom Hélder Camara, mons. Alberto Devoto, mons. Jorge Manrique Hurtado, il cardinale
Juan Landazuri Ricketts, mons. Gerardo Valencia Cano ¢ dom Antonio Batista Fragoso.

José Comblin, Dom Hélder Camara y el nuevo modelo de obispo del Vaticano II, in Maria B. Potrick e altri, Dom
Hélder Camara. Testigo de la fe en América Latina, Paulinas, Buenos Aires 1986, pp. 40-41.

Gli arresti avvennero in agosto, pochi giorni dopo l'assassinio del vescovo di La Rioja, monsignor Enrique
Angelelli, da parte della dittatura argentina. Tra i vescovi c’era un altro argentino, monsignor Vicente Faustino
Zazpe, arcivescovo di Santa Fe (Argentina). L’autore di questo articolo, da giovane membro dell'Azione Cattolica,
partecipo a una messa nella cattedrale per la loro liberazione. Insieme ai diciassette vescovi, una quarantina di
persone furono arrestate a Rio Bamba, dove stavano partecipando a un incontro di vescovi, teologi ed educatori. Tra
loro ¢’erano padre José Comblin e Adolfo Pérez Esquivel, futuro premio Nobel per la pace. Tutti furono condotti da
soldati armati di mitragliatrici in una caserma di Quito, dove, dopo essere stati interrogati, furono avvertiti che
avevano ventiquattro ore per lasciare il Paese.

Cf. Agenor Brighenti, El Pacto de las Catacumbas y la tradicion eclesial liberadora, in Xabier Pikaza, José
Antunes Da Silva (a cura di), op. cit., pag. 220.

Cf. la nota 5 di quest’articolo riporta gli elenchi di Beozzo e Himmer.

Cf. Javier Cassullo, Vicente Zazpe: un testigo del Concilio, Agape, Buenos Aires 2020, pp. 107-109.

Gli elenchi di Himmer e Beozzo citano Devoto e Angelelli in questo ordine: Beozzo: 15 Devoto: 16 Angelelli;
Himmer: 14 Devoto ¢ 17 Angellelli.

Cf. Luis Liberti, Mons. Enrique Angelelli, pastor que evangeliza promoviendo integralmente al hombre,

33

34

35

36

37

38

39



Nel caso di Alberto Devoto (vescovo di Goya), egli da la sua testimonianza cinque giorni dopo la
celebrazione a Domitilla, in una lettera inviata da Roma ai fedeli della sua diocesi, dove

dice: «Martedi scorso ho partecipato a una cerimonia toccante: la concelebrazione della Santa
Messa nelle Catacombe di Santa Domitilla insieme ad altri venti vescovi di diversi Paesi, in
rappresentanza di noi Padri conciliari, che ci siamo impegnati per una maggiore presenza della
Chiesa nel mondo di coloro che soffrono. In quest’occasione ho avuto molto presente tutti coloro
che nella diocesi vivono nella poverta, i malati, gli indigenti, i disoccupati, in una parola, tutti
coloro che sono i prediletti del Signore»®.

L'anno seguente, in occasione della Pasqua, non solo ricorda I’evento, ma trascrive anche i tredici
punti del patto. Scrive: «Nella mia lettera del 21 novembre vi ho parlato di una Messa concelebrata
nelle Catacombe di Roma, alla quale hanno partecipato venti vescovi, come espressione di una
maggiore presenza della Chiesa nel mondo dei poveri. L’impegno ha preso forma concreta e, non
avendo potuto assumerlo pubblicamente al mio ritorno in Diocesi, desidero farlo in questa Pasqua, e
per iscritto, perché resti miglior traccia davanti a voi [...]»*".

I due testi di Devoto sono rilevanti per diversi motivi. Lascia aperto il numero dei partecipanti,
dando testimonianza di 22 presenze, in contrasto con le liste di Himmer e Beozzo. Inoltre, per
quanto ne sappiamo, si tratterebbe del «primo annuncio» alla sua Chiesa di Goya dell’«impegno»
nelle Catacombe di Domitilla (21 novembre 1965), mentre 1’articolo sul «Patto delle Catacombe»
(con ripercussioni mondiali) di Henri Fesquet sul quotidiano parigino «Le Monde» ¢ datato 8
dicembre 1965.

Ma il dato piu importante della testimonianza di Devoto ¢ la trascrizione «integrale» dei tredici
punti di impegno, che il vescovo ha voluto condividere con il suo popolo, realizzando 1’ultimo
punto del Patto: «Quando torneremo nelle nostre diocesi, faremo conoscere queste risoluzioni ai
nostri diocesani, chiedendo loro di aiutarci con la loro comprensione, la loro collaborazione e le
loro preghiere. Che Dio ci aiuti a essere fedelin*.

Devoto non solo ando a vivere in una casa umile in un quartiere emarginato di Goya®, ma comprese
anche correttamente cio che la Chiesa oggi, sulla scia della crisi degli «abusi», ha iniziato a
chiamare «accountability». «Rendere conto ai fedeli» ¢ un dovere, non solo di trasparenza
nell’amministrazione dei beni, ma anche uno stile di vita coerente con il messaggio e I’impegno di
Gesu e del suo Vangelo del Regno. La Chiesa peregrina in Goya ha abbracciato il «Patto delle
Catacombey, firmato dal suo vescovo, in comunione di ideali con la proposta di una «Chiesa povera
per i poveri». E forse in «Nandereko Tupao» (Il nostro modo di essere Chiesa) che si rivela pit
niditamente quel «Patto delle Catacombe», firmato dal suo primo vescovo 60 anni fa. Come
sottolinea padre Ariel Giménez in un eccellente studio sulla sua diocesi di Goya: «Limpegno per la
poverta, assuntto in modo energico e incisivo, ha segnato la fisionomia della nostra diocesi»™*.

Il messaggio di Domitilla 60 anni dopo

Guadalupe, Buenos Aires 2005. Nel breve articolo di Luis Miguel Baronetto su «El obispo Angelelli y el Pacto de
las Catacumbasy, in Xabier Pikaza, José Antunes Da Silva (a cura di), op. cit., 511-514, nel notare che Angelelli
«era» a Domitilla, segue le informazioni di Marta Diana, Buscando el Reino. La opcion por los pobres de los
argentinos que siguieron al Concilio Vaticano II, Planeta, Buenos Aires 2013, pp. 24-25. Marta Diana, a sua volta,
raccoglie le informazioni di Oscar Beozzo.

Lettera 82: «Presencia en el mundo de los que sufren» (Roma, 21 novembre 1965), in Alberto Devoto, Cartas
pastorales 1, Patria Grande, Buenos Aires 2004, p. 183.

Lettera 88: «La sua opzione per i poveri» (Goya: Pasqua 1966), in Alberto Devoto, Lettere pastorali I, Buenos
Aires, Patria Grande, 2004, pp. 197-199.

Testo del Patto delle Catacombe: cf. Xabier Pikaza, José Antunes Da Silva (a cura di), op. cit., pag. 23.

Dalle testimonianze di Adolfo Canesin, attuale vescovo di Goya, e di padre Victor Hugo Arroyo della diocesi di
Goya, membro del Movimento Sacerdotale per il Terzo Mondo al tempo di Devoto, sappiamo che Devoto visse in
una modesta casa a dieci isolati dal vescovado dalla meta degli anni '60 fino a prima della dittatura (1976), quando
comincio a essere minacciato e gli fu consigliato di vivere nel vescovado.

P. Ariel Gimenez, Nandereko Tupao. Nuestro modo de ser Iglesia. La Didcesis de Goya a la luz del Concilio
Vaticano II , Santa Maria, Buenos Aires 2020, p. 42.

40

41

42
43

44



Dopo il lungo «inverno ecclesiale»®, due soffi dello Spirito sulle ceneri che minacciavano di
spegnere le braci accese dal rinnovamento conciliare e dalla tradizione ecclesiale liberatrice hanno
sorpreso la Chiesa latinoamericana, intessuta attorno a Medellin e al «Patto delle Catacombe,
come una delle sue espressioni piu significative. Il primo soffio ¢ stata la Conferenza di
Aparecida, tenutasi nel 2007, il cui documento conclusivo fu redatto sotto la presidenza dell’allora
cardinale Jorge Mario Bergoglio, poi papa Francesco.

Per la Chiesa latinoamericana Aparecida é stata la «rinascita» di una speranza che le ha
permesso di uscire dalle «Catacombe». Sebbene in quei mesi Benedetto XVI abbia sconcertato la
Chiesa, e in particolare I’episcopato latinoamericano, attraverso una «restaurazione liturgica» con la
sua Lettera apostolica «Summorum Pontificumy, riproponendo la Messa in rito tridentino per la
Fraternita di San Pio X ed estendendone I’opzione a tutte le Chiese locali*, tuttavia, con felice
sorpresa Aparecida recupera in maniera netta il rinnovamento conciliare, quando il documento
stesso denuncia: «Ci sono mancati il coraggio, la perseveranza e la docilita alla grazia per portare
avanti il rinnovamento avviato dal Vaticano Il e promosso dalle precedenti Conferenze generali, per
assicurare il volto latinoamericano e caraibico della nostra Chiesa» (DA 100h).

Ne sono prova - affermano 1 vescovi - «alcuni tentativi di ritorno a un’ecclesiologia e a una
spiritualitd anteriori al rinnovamento operato dal Vaticano II» (100b). Per questo - hanno dichiarato
- «auspichiamo una nuova Pentecoste che ci liberi dalla stanchezza, dalla delusione e dal comfort in
cui ci troviamoy (362). Allo stesso modo, 1 vescovi, basandosi sull’affermazione di Benedetto XVI
nel suo discorso di apertura alla Conferenza secondo cui «I’opzione preferenziale per i poveri ¢
implicita nella fede cristologica, secondo la quale Dio si ¢ fatto povero per noi, per arricchirci con la
sua poverta» (DA 392), hanno dichiarato che la Chiesa é «chiamata a essere avvocata della
giustizia e difensore dei poveri [...] di fronte alle intollerabili disuguaglianze sociali ed
economiche, che gridano al cielo» (395). E aggiungevano che I’opzione preferenziale per 1 poveri,
«per essere preferenziale, deve permeare tutte le nostre strutture e priorita pastorali» (396). La
Chiesa come «casa dei poveri» (8) e «Chiesa samaritana» (26) ha bisogno di creare strutture aperte
per accogliere tutti (cf. 412), nella prospettiva della vita abbondante che Gesu ¢ venuto a portare (cf.
121).

Un secondo soffio dello Spirito, che si ¢ trasformato rapidamente in un «vento impetuoso», ¢ stato
I’elezione di papa Francesco, che ha inaugurato un pontificato nuovo, strettamente legato alla
prospettiva del «Patto delle Catacombe». Fin dall’inizio, Francesco ha assunto gli ideali di
Giovanni XXIII: una Chiesa povera e per 1 poveri, per essere una Chiesa di tutti, cui il Concilio
Vaticano II e la tradizione ecclesiale liberatrice in America Latina, recuperata ad Aparecida, devono
la loro esistenza. Non c’¢ bisogno di dirlo, ma Francesco, come «vescovo di Romay, non ha iniziato
ad imporre pretese ad altri, ma ha dato inizio ad un tempo nuovo con esigenze imposte a se stesso:
pagando il suo conto il giorno dopo la sua elezione, semplificando il suo abbigliamento, sostituindo
il trono con una sedia, mantenendo la sua semplice croce pettorale e le scarpe nere, rinunciando a
vivere nel Palazzo Apostolico, usando sempre un’auto modesta e alleggerendo il protocollo di
«Capo di Stato».

Si tratta di una chiara manifestazione dell’aver assimilato il celebre monito che San Bernardo
rivolse al suo confratello cistercense, eletto papa Eugenio III: «Non dimenticare che sei il
successore di un pescatore, non dell’imperatore Costantino». Francesco ha tracciato piu volte il
profilo del vescovo, cosi come auspicato dal «Patto delle Catacombe». Lo ha fatto con tre
raccomandazioni: 1) «pastori con I’odore delle pecore»; 2) «pastori vicini al popolo, padri e fratelli,
con grande dolcezza, pazienza e misericordia, capaci di ascoltare, comprendere, aiutare e
orientarex; 3) «il vescovo ha bisogno di stare con il gregge, di stabilita, sotto due aspetti:
«rimanere» nella diocesi e «rimanere» in «questa» diocesi, senza cercare trasferimenti o

4 Cf. Juan Bautista Libanio, La vuelta a la gran disciplina. Reflexion teolégico-pastoral sobre la actual coyuntura

de la Iglesia, Paulinas, Buenos Aires 1986, pp. 146-148.
Uno studio critico del documento si puo trovare in Ricardo M. Mauti, La liturgia del futuro o el futuro de la
liturgia, Revista Teologia XLVII n. 106 (2011), pp. 501-515.

46



promozioniy.

11 «Patto delle Catacombey - dicevamo — fa riferimento a un tempo in cui 1 vescovi si identificavano
con le loro sedi: Ignazio di Antiochia, Ireneo di Lione, Cipriano di Cartagine, Cornelio di Roma. E
stato con lo stile e il modo di vivere evangelico/martiriale dei «primi Padri della Chiesa», con cui
quei pochi «padri del Vaticano II» in Domitilla hanno cercato di confrontarsi e di stringere un patto
di «comunione». Possa la Chiesa sinodale di oggi, 1 pastori con il loro popolo, a 60 anni da
quell’impegno alla fine del Concilio Vaticano II, trovare un rinnovato slancio per annunciare il
Vangelo.

Articolo pubblicato il 14.11.2025 nel Blog dell’ Autore in «Religion Digital» (www.religiondigital.com)
Traduzione a cura di Lorenzo Tommaselli



http://www.religiondigital.com/

	Il Patto delle Catacombe: un tesoro nascosto nel campo del Vaticano II

